


385 

Sommaire 

 
 

Éditorial : Visibilité de la mission, visibilité de l’Église 
 

Actualité missionnaire 
 

Henri Miailhe 
Faire connaître l’amour de Dieu sur l’île de Noirmoutier en 2026 
Tenter de définir les conditions de la pastorale, en montrant l’urgence et la pertinence à partir de 
quelques champs d’application déterminés en fonction de Noirmoutier, où les gens restent 
spirituellement insatisfaits, tel est l’axe d’analyse de cet article. Il indique quelques pistes pastorales 
qui s’ouvrent à l’étude de cette île dans laquelle vit et missionne H. Miailhe. Si certaines contraintes 
religieuses et des formes d’organisation pastorales ne tiennent plus aujourd’hui, ses réflexions 
veulent insister sur la nécessité d’expliciter la vision de l’être humain et de s’approprier l’orientation 
de Vatican II sur l’annonce d’un Dieu qui prend tous les risques dans sa relation d’amour avec 
chaque être humain. 
 

391 

Alfred Oraza 

La mission universelle de l’Église. Mon expérience de missionnaire oblat en Alsace 
L’histoire de la mission racontée dans l’article d’A. Oraza se passe à Neunkirch, dans le diocèse de 
Strasbourg. Elle n’a d’autre prétention que de partager la relation entre un jeune missionnaire d’un 
pays du Sud et les populations du Nord. On voit ainsi se dessiner les tendances qui nourrissent les 
répertoires pays évangélisateurs et pays évangélisés, suivant des vécus qu’on a qu’à décrire. Les 
thèmes variés – mission universelle, rencontre et synodalité, témoigner au lieu de parler, annoncer 
avec vérité et charité – illustrent un éventail de situations suscitées par la relation missionnaire. 
 

401 

Clémentine Mbombo 

La pastorale familiale chez les Musey du Tchad 
Au cœur de la structure familiale Musey, C. Mbombo, interviewée par Teresina Caffi, voit s’ouvrir 
de vastes champs de la pastorale familiale. À travers le rapport qu’elle établit entre pastorale 
familiale et pastorale vocationnelle, elle suggère de prendre conscience des questions missionnaires 
par la famille. 

405 

 
 

Dossier : La visibilité de l’Église 
 

Christian Berton 
La visibilité de l’Église dans le Nouveau Testament 
À partir d’une exégèse des dynamiques missionnaires dans les lettres de Paul et de Luc et 
d’un cadre d’analyse de la thématique des « belles œuvres », C. Berton fait comprendre que 
les premières communautés chrétiennes dispersées dans l’empire romain n’ont pas cherché 
d’abord à se rendre visibles aux yeux de leurs voisins qui les considéraient comme des sectes. 
Elles finiront par s’imposer à cause de leur conduite, leurs « bonnes œuvres ». Aujourd’hui 
aussi, c’est par leur témoignage de vie que les baptisés disent au monde ce qu’est l’Église. 

 

411 

Valerry Wilson 
La visibilité de l’Église selon les Pères de l’Église 
La visibilité de l’Église est l’un des objectifs qui s’est imposé dans la mission des Pères de l’Église. 
Mais rendre visible l’Église à leur époque, ce n’était pas seulement s’engager sur un seul chantier. 
V. Wilson met en évidence la prédication spirituelle chez Irénée de Lyon et Augustin, les dévotions 
populaires chez Jean Chrysostome, la charité sociale de Basile de Césarée et la construction des 
églises par l’empereur Constantin. Aujourd’hui, pour répondre aux défis multiformes de cette 
visibilité, la mission doit se faire inventive. 

425 



386 

Gilles Drouin 
L’église, épiphanie du Mystère ? 
On s’imagine que nos églises sont des lieux de prière et ne doivent recevoir rien d’autre qui 
soit extra-liturgique. C’est inexact. Si elles doivent retenir l’attention des chrétiens dans le 
contexte d’une société vieillissante comme la France, c’est sur le fait que la plupart d’entre 
elles sont anciennes et sont visitées par de nombreux touristes. Pour G. Drouin, la visibilité 
de ces églises peut bien inclure un intérêt pour le patrimoine religieux commun, mais toujours 
dans les conditions d’intelligence du Mystère de la foi chrétienne qui les informe. 
 

434 

Henri Derroitte  
Visibilité et présence de l’Église en Europe. Réfléchir à partir de la ruralité 
La pauvreté du catholicisme européen se mesure au recul des pratiques auxquelles s’est 
longtemps identifiée l’appartenance à l’Église : aller à la messe, prier, se confesser, se marier 
à l’Église, faire baptiser ses enfants, etc. Mais cette pauvreté ne doit pas faire disparaître la 
mission de générosité, de miséricorde, d’humanisation et de mise en œuvre effective de la 
pluriministérialité. L’attention portée par H. Derroitte sur les campagnes tisse une sorte de 
toile de cette mission, dont la perspective n’est pas sans analogie avec la visibilité et la 
présence continue de l’Église dans les pays d’Europe occidentale francophone. 

439 

 

Fréderic Rossignol 
Chrétiens vietnamiens, le levain dans la pâte 
F. Rossignol parcourt l’histoire des chrétiens du Vietnam et relève à chaque période – les 
débuts au XVIIe siècle et la période actuelle – les signes de la visibilité de leur Église. On 
peut en trouver des exemples frappant dans le domaine de la pastorale sociale des diocèses et 
des congrégations religieuses, la collaboration en dents de scie avec le pouvoir politique 
communiste et la pratique de la liturgie. Mais l’auteur souhaite que cette Église ne s’arrête 
pas là. Elle doit encore se donner des moyens pour répondre à sa mission prophétique. 

449 

 

Pierre Riouffrait  

Le parcours des Communautés ecclésiales de base de l’Équateur 
En Équateur comme dans d’autres pays d’Amérique du Sud, les Communautés ecclésiales 
de base (CEB) rassemblent des personnes pour vivre leur foi ensemble. Elles font voir ce 
que sont, pensent et font les Églises. P. Riouffrait retrace leur genèse dans cette partie du 
continent américain. En faisant connaître la théologie qui les sous-tend, le dynamisme et 
l’espérance des jeunes et des adultes en dépit des résistances à leur existence d’une partie du 
clergé, l’auteur montre des réalités vécues dans les lieux où l’on voit, entend et sert une 
Église. 

458 

 
Varia 
 
Miriam Altenhofen 

Réflexion sur la situation mondiale et son impact sur VIVAT international et sa mission 
La mission est-elle d’agir seul ? L’exemple de la sagesse avisée de « VIVAT International » 
ne pousse-t-il pas les acteurs de la mission à travailler ensemble sur les points essentiels du 
« développement de l’homme et de tout l’homme » qui manquent à beaucoup de pays du 
monde : la justice et paix, la lutte contre la pauvreté et les catastrophes environnementales, 
violence, crise migratoire, etc. ? Ces questions trouvent leurs réponses dans le rapport présenté 
par M. Altenhofen, en juin 2025, à l’occasion du XXVe anniversaire de VIVAT. 

 

 

 

469 

 



387 

Chroniques 
 

Marie-Hélène Robert 
« Témoigner de la lumière, de partout et pour tous »  
Un travail de la réflexion sur la mission mené par la Société du Verbe Divin (SVD), dans le 
cadre d’un colloque organisé à Rome, du 27 au 29 mars 2025, à l’occasion des 150 ans de leur 
fondation, a permis de faire l’auto-évaluation de leur pratique de la mission. Pour M.-H. 
Robert, qui rend compte des travaux de ce colloque, les cris et les engagements du monde sont 
un défi à la mission. 

 

475 

Nicolas Cochand 
« Nicée 2025 : dire la foi aujourd’hui » 
En 2025, l’Église célèbre les 1700 ans du premier concile œcuménique ou le concile de Nicée 
(19 juin – 25 août 325). Le colloque de l’Institut catholique de Paris, organisé à cette occasion, 
les 20 et 21 mars 2025, et synthétisé dans cet article par N. Cochand, montre comment Nicée 
est un processus de réception continu à travers de nouveaux contextes. 

 

Luc Houndakenou 
« Déchiffrer le projet historique de Dieu pour l’humanité ». In memoriam Claude Geffré 
Le théologien dominicain Claude Geffré (1926-2017) est connu par son investissement dans 
l’herméneutique théologique et le pluralisme religieux. Les réflexions organisées à Paris, les 28 
et 29 mars 2025, autour de sa théologie sont résumées par L. Houndakenou. En effet, Geffré a 
participé par ses écrits à faire comprendre que toute mission d’enseigner la parole de Dieu ouvre 
Dieu au monde et vice-versa. 
 

483 

 

 

 

 

488 

 

Dibocor Philippe Ngom 
« La diplomatie religieuse : enjeux épistémologiques et défis sociétaux » 
Toutes les religions, selon leurs principes et méthodes propres, participent aux efforts de 
rapprochement des peuples. Elles montrent ainsi que leurs textes sacrés sont compatibles avec 
la valeur de vivre-ensemble. En partageant ce qu’il a retenu du colloque de Dakar, des 7 et 8 
avril 2025, sur la diplomatie religieuse, D. P. Ngom révèle la valeur de la présence des agents 
pastoraux ou des missionnaires et de leur travail dans un contexte où les communautés luttent 
chaque jour pour vivre en paix. 
 

Les équipes de coordination et d’animateurs des CEB                     

Déclaration de solidarité avec les peuples indigènes équatoriens                                                       
Les promesses faites par les pouvoirs politiques d’éradiquer la pauvreté, de respecter les droits 
humains et la justice et de faire entrer les populations dans une ère de prospérité ne tiennent pas. 
C’est là la situation réelle dont les peuples indigènes de l’Équateur ont nettement conscience. 
Pour l’équipe de coordination nationale des Communautés ecclésiales de base (CEB) et l’équipe 
d’animateurs des CEB, la Déclaration de solidarité, signée le 2 octobre 2025, sert de point de 
départ pour tout ce qui peut être entrepris en direction des peuples opprimés. 

 

 
495 

 

 

 

 

 

 

503 

Livres 
 

Recensions 
 

   507 
 

1. Athanase d’Alexandrie, Sur les décrets du concile de Nicée, Paris, Cerf, 2025, 365 p. 
2. Magnin Thierry, Le scientifique et l’ermite. Quand Pierre Teilhard de Chardin dialogue 

avec Charles de Foucauld, Paris, Desclée, 2025, 273 p. 
3. Ulrich Laurent, La liberté de Dieu, un chemin de joie, Paris, Cerf, 2024, 183 p. 
4. Hervieu-Léger Danièle et Jean-Louis Schlegel, Vers l’implosion ? Entretiens sur le présent 
    et l’avenir du catholicisme, Paris, Seuil, 2022, 287 p. 

 

 
Table du tome LXVI - année 2025 

 

 
    

511 



388 

 

Le sens de notre mission ne peut être évalué 
par des résultats quantifiables 

 

      Les conciles sont des réunions d’évêques, parfois du monde entier. 
Autrefois, ils avaient pour but de préciser ce qui appartenait ou pas au trésor de 
la foi. Au terme d’un concile, on rejetait ceux qui défendaient des conceptions 
considérées comme hérétiques : qu’ils soient anathèmes ! Le second concile 
du Vatican, il y a 60 ans déjà, n’a pas fait cela. Il n’avait pas pour objectif de 
clarifier certains points de la doctrine. La question pressante portait alors sur 
l’Église elle-même, sur sa mission et sa tâche dans un monde dont on 
pressentait qu’il avait tellement changé. 
      C’était en effet la première fois que l’Église elle-même devenait le sujet 
principal d’un concile. Les évêques se sont attelés à répondre à ces questions 
: qui sommes-nous comme Église et quelle est notre signification ? On croyait 
au début qu’une rencontre de quelques semaines suffirait pour répondre à ces 
questions. Les réponses n’étaient-elles pas déjà prêtes ? Il est apparu 
rapidement que ce n’était pas le cas. Le concile se transforma en un véritable 
processus conciliaire. Des réponses qui avaient été valables jusqu’alors, 
semblaient insuffisantes pour relever les nouveaux défis. Il fallait en trouver de 
nouvelles. 
      De fait, longtemps l’Église s’était sentie à l’aise dans le monde. Dans un long 
processus de christianisation, le monde était devenu son monde. L’avènement 
de la culture moderne y a apporté un changement. L’Église s’est sentie 
menacée et se retira de plus en plus dans une attitude défensive à l’image d’une 
citadelle fortifiée au milieu d’un monde hostile. Les évêques rassemblés au 
second concile du Vatican ont pris progressivement conscience que cette 
attitude était non seulement stérile mais aussi inappropriée. Il ne s’agissait pas 
seulement de procéder à quelques réformes mais bien d’adopter une tout autre 
attitude et poser un autre regard. 
      Il n’était évidemment pas question de faire fi du passé. C’est d’ailleurs ce 
passé et cette longue tradition de l’Église qui nous apprennent que l’Église ne 
peut jamais être réduite à un moment de son histoire. C’est précisément une 
meilleure connaissance de l’Écriture et de la Tradition qui a aidé les évêques à 
trouver lors du concile des réponses aux situations nouvelles, car il s’agissait 
bien de cela : une vision renouvelée sur ce que l’Église signifie. Qui sommes-
nous ? Comment nous situons-nous par rapport aux autres Églises chrétiennes, 
et aussi par rapport aux autres religions ? Et une autre question qui n’est pas la 
moindre : quel est le rapport de l’Église avec le monde et comment se situe-t-
elle dans la société ? Ces questions qui étaient alors à l’ordre du jour, sont 
encore les nôtres aujourd’hui. […]. 
      Telle est la route que nous pouvons emprunter aujourd’hui. C’est le chemin 
synodal que nous avons à poursuivre. Rester fidèle et ne pas désespérer. Se 
soutenir mutuellement et ne pas abandonner. S’aider à continuer à découvrir la 
beauté de l’Évangile. Ne pas croire que le sens de notre mission peut être 
évalué par des résultats quantifiables. 

Cardinal Jozef De Kesel, archevêque de Malines-Bruxelles (2015-2023), 
Lettre pastorale du 9 octobre 2022. 

 



389 

Éditorial 

 

Visibilité de la mission, visibilité de l’Église 
 

e titre du présent dossier – la visibilité de l’Église – est tout à fait représentatif de la 
manière de faire la mission. Chacun revoit ces images des hommes et des femmes 
qui prêchent l’Évangile, construisent les églises, les dispensaires, viennent en aide 

aux populations locales, écoutent et accompagnent les personnes moralement atteintes par 
les vicissitudes de la vie, prennent la défense des pauvres et des faibles, etc. Pratique des 
origines de l’Église dont les développements historiques s’enracinent dans les Écritures, cette 
idée de la mission est, en fait, le dialogue avec les questions de chaque époque, prises au 
sérieux, analysées dans ce cahier dans quelques cas de figure de la Bible (Christian Berton), 
des Pères de l’Église (Vallery Wilson), de l’espace liturgique (Gilles Drouin), de l’Europe 
(Henri Derroitte), du Vietnam (Frédéric Rossignol) et de l’Équateur (Pierre Riouffrait). La 
raison convoquée par le conseil de rédaction pour ce choix thématique sert à déterminer une 
position missionnaire, une réponse qui engage le missionnaire et l’oblige à vérifier dans une 
réponse détaillée, que son action est fiable. 

On ne le dira jamais assez : c’est la manière de prendre en compte les défis d’un temps 
précis par les théologiens, les diocèses et les congrégations religieuses qui constitue le 
véritable trésor de ce temps et qui reste aussi la colonne vertébrale de la visibilité de l’Église 
dans son ensemble et dans les moindres détails. Il faut donc que la réponse à cette visibilité 
se distingue par son contenu, son objectif et ses méthodes. 

Le contenu de la visibilité ecclésiale, en effet, ce sont les questions temporelles dont 
s’occupe l’activité missionnaire, les raisons intelligibles des préoccupations des gens et des 
sociétés sur lesquelles chaque Église locale ou conférence épiscopale fixe son regard. La 
visibilité de chaque Église fonctionne comme une véritable réflexion qui part des réalités 
internes et des situations de base. En répondant aux envoyés de Jean le Baptiste – « allez 
rapporter à Jean ce que vous entendez et ce que vous voyez : les aveugles voient, les boiteux 
marchent, les lépreux sont purifiés, les sourds entendent, les morts ressuscitent, et la bonne 
nouvelle est annoncée aux pauvres » (Mt 11,4-5) – Jésus donne un relief particulier et concret 
à sa mission, inaugurant ainsi sa visibilité dont l’Église porte l’héritage, avec l’audace 
d’investir tous les champs d’action et de réflexion. Avec Vatican II, nous avons un schéma 
de prise de conscience qui n’est pas seulement théologique et méthodologique mais aussi 
missionnaire : « les joies et les espoirs, les tristesses et les angoisses des hommes de ce temps, 
des pauvres et de tous ceux qui souffrent, sont aussi les joies et les espoirs, les tristesses et les 
angoisses du disciple du Christ » (Gaudium et spes, 1). Si l’on ne peut se borner à mettre en 
lumière la diversité des contextes culturel, social, politique et économique, il semble 
nécessaire de reconnaître l’importance de la rapidité des changements dans l’analyse des 
communautés ecclésiales, et donc de la visibilité de l’Église. Ce qui fait que l’accent de cette 
visibilité, pour certains, est mis sur les bâtiments, les œuvres sociales et la présence en milieu 

L 



390 

de première évangélisation, de minorité ou de minorisation, et, pour d’autres, sur les valeurs, 
les nouvelles manières de vivre, de penser et d’entreprendre la mission. Mais, dans tous les 
cas, l’acte de missionner, c’est-à-dire faire connaître l’Évangile aux hommes et aux femmes 
qui vivent leur temps et dans leur espace, nous découvrons que les dynamiques se 
construisent avec un triple mouvement. Le premier est la structure ecclésiale qui les porte. 
Le deuxième est celui/celle à qui l’Évangile est communiqué. Le troisième est ce que la 
structure ecclésiale enseigne : le Verbe de Dieu qui s’est fait chair et qui a habité parmi nous. 
De fait, c’est la signification actuelle de cette incarnation du Verbe de Dieu dans l’histoire 
des peuples et des sociétés que l’Église rend visible. C’est par un principe d’herméneutique 
de la parole de Dieu que les Églises rendent leur action visible, affirment leur différence, 
s’ouvrent à elles-mêmes et aux dimensions concrètes des sociétés, en considérant leur 
historicité et en comprenant en profondeur les peuples et les cultures confrontés aux défis qui 
engagent leur avenir. La visibilité de l’Église pose la question de sa « vision renouvelée » 
qui, à son tour, est saisie dans les objectifs missionnaires. C’est ce à quoi renvoie la série de 
questions du cardinal Jozef de Kesel : « Qui sommes-nous ? Comment nous situons-nous par 
rapport aux autres Églises chrétiennes, et aussi par rapport aux autres religions ? Et une autre 
question qui n’est pas la moindre : quel est le rapport de l’Église avec le monde et comment 
se situe-t-elle dans la société ? Ces questions qui étaient alors à l’ordre du jour [du concile 
Vatican II], sont encore les nôtres aujourd’hui » (cf. encadré, p. 388). 

Du point de vue de l’objectif, la visibilité de l’Église se trouve appartenir à la mission 
car son objet ultime, celui en lequel elle atteint la fin qu’elle poursuit, relève des décisions et 
orientions pastorales qui tendent à être utiles aux populations locales. La cible est toujours 
l’être humain : « c’est en effet l’homme qu’il s’agit de sauver, la société humaine qu’il faut 
renouveler. C’est donc l’homme, l’homme considéré dans son unité et sa totalité, l’homme, 
corps et âme, cœur et conscience, pensée et volonté » (Gaudium et spes, 3). Ainsi la relation 
à l’humain est présentée comme la méthode la plus missionnaire. Les gestes posés au 
quotidien par les baptisés en faveur de l’humain ou pour faire renaître la vie constituent la 
visibilité de l’Église. Celle-ci est pertinente et crédible là où chaque membre du corps 
ecclésial accomplit son devoir. 

La visibilité n’est pas un choix thématique pour exhiber ce que fait l’Église catholique, 
ni pour nourrir une concurrence inutile avec les autres organisations religieuses. Les faits 
humains, sociaux et ecclésiaux qui président à son analyse dans ce numéro de Spiritus, se 
situent par rapport aux réactions et au réel de la rencontre avec le monde d’aujourd’hui habité 
par des besoins et des questionnements. La visibilité, dans ce cas-là, est une réflexion et une 
action prioritaires dont le développement, à chaque siècle de l’histoire de l’humanité, se 
confond avec celui des perceptions, des représentations et de l’évolution des réponses de 
l’Église, des attitudes et des niveaux d’intégration des changements environnementaux, des 
tentatives de reconstruction du monde en crise à partir de la vision d’Isaïe : « voici que je fais 
toutes choses nouvelles » (Is 43,19), de l’invention et de l’appropriation d’une nouvelle 
culture pastorale. C’est la visibilité de la nouvelle approche des réponses missionnaires, 
pourtant souvent prévisible, qui est la cause directe de la visibilité de l’Église. Le contenu, 
les objectifs et les méthodes de la mission doivent donc être soigneusement pensés et les 
structures optimisées, pour que le paradigme de la visibilité devienne un levier pour la 
construction d’une humanité équilibrée, saine, pacifique et solidaire. 
 

Jean-Claude Angoula 



391 

 

UNIVERSITÉ D’ÉTÉ SUR LA MISSION 
« Mission comme hospitalité réciproque » 

Du 6 au 10 juillet 2026 
 

L’hospitalité crée des espaces où les personnes d’origines diverses se 
sentent reconnues, valorisées et incluses, à l’image des premières 
communautés chrétiennes qui ont embrassé l’unité dans l’Esprit. En tant qu’une 
pratique du Christ, elle se comprend comme un mode de vie laissant l’hôte 
(l’autre) advenir à la foi ou le laissant partir satisfait de la rencontre. Elle a un 
double sens et concerne celui/celle qui accueille et celui/celle qui est accueilli. 
Pour travailler là où il est envoyé et répondre aux attentes des personnes de 
conditions très variées – personnes âgées, migrants, malades, sans-abris, 
jeunes, croyants d’autres religions, incroyants… – le missionnaire de l’Évangile 
a besoin d’un corpus de références qui se constitue à partir de « l'esprit 
d’accueil, qui embrasse chacun dans le respect de sa dignité, doit 
s’accompagner d’un sens des responsabilités, afin que personne ne se voie 
refuser le droit à une existence digne » (Spes non confudit, 13). 

À partir de la connaissance des réalités du milieu dans lequel nous vivons 
aujourd’hui et de la lecture de la parole de Dieu, dans quelles actions concrètes 
pouvons-nous nous engager pour faire de nos pays, nos Églises et nos 
communautés des lieux d’accueil ? Comment l’hospitalité peut-elle en devenir 
coutumière ? Pour la vie des personnes et des communautés fondées sur 
l’hospitalité et l’engagement pour un accueil radical, les différences 
s’harmonisent, et il n’y a pas de conditions imposées à l’amour. 

C’est cette approche des questions sur l’hospitalité qui sera privilégiée dans 
les échanges durant la deuxième édition de l’université d’été sur la mission 
organisée par la revue Spiritus, sous le thème : « Mission comme hospitalité 
réciproque ». 

Date : du lundi 6 au vendredi 10 juillet 2026. Lieu : Centre d’accueil 
spiritain de Chevilly-Larue, France. 

Intervenants pour une triple approche - biblique, historique et pastorale – et 
une méthode de travail axée sur le partage d’expériences vécues, les exposés 
et les ateliers : Emanuelle Pastore, Christoph Theobald, John P. Mallare, Landry 
N’Nang Ékomié, Bertrand Évelin, Jean-Pascal Lombart, Manfred Nna, et des 
témoignages de terrain missionnaires. 

Informations : Peter Baekelmans (peter.baekelmans@gmail.com) et Marie-
Annick Crochet (asso.spiritus@gmail.com). 

Inscriptions avant le 29 mai 2026 auprès de Marie-Annick Crochet :  
asso.spiritus@gmail.com 

       Ouverte à toutes et à tous – religieux, religieuses, prêtres, laïcs, jeunes en 
formation – l’université d’été sur la mission est un itinéraire de ressourcement et 
de formation continue sur les questions suscitées par les événements des 
sociétés, les méthodes, le contenu et la finalité de la mission des Églises. 
 

mailto:asso.spiritus@gmail.com
mailto:asso.spiritus@gmail.com


392 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ABONNEMENTS 2026 

 

      L’équipe de rédaction de Spiritus invite ses lectrices et lecteurs 
à renouveler leur abonnement pour l’année 2026. Le prix reste 
inchangé par rapport à l’année 2025 : 45 € pour la zone 1, et 35 € 
pour la zone 2.  
      Il est nécessaire que toute correspondance indique le numéro 
d’abonné – de 1000 à 4599 pour les abonnés – et de 5000 à 5999 
pour les intermédiaires. 
      Veuillez ne pas envoyer de chèque bancaire de l’étranger 
(sauf chèque payable directement auprès d’une banque française 
en vertu d’un accord particulier). Un virement international 
occasionne moins de frais. 
      Voici les codes nécessaires : IBAN : FR 18 2004 1000 0116 
5071 0F02 053. BIC : PSSTFRPPPAR au nom de : Association 
de la revue Spiritus. 
      Pour ceux et celles qui sollicitent un abonnement pour la 
première fois, bien vouloir écrire à Marie-Annick Crochet :  

asso.spiritus@gmail.com 
 

 

VENTE 
 

      Version papier (en librairie et au siège de la revue : 12, rue du 
P. Mazurié, 94550 Chevilly-Larue, France) et en ligne : 
https://www.revue-spiritus.com (édition francophone) / 
https://spiritus.com.ec (édition espagnole). 
      N.B. : Sont gratuits et téléchargeables en ligne, les numéros 
01 à 249. Les numéros 250 à 261 sont payants. 

 

https://www.revue-spiritus.com/
https://spiritus.com.ec/


393 

Table du tome LXVI - année 2025 
 
 

Abdulio Lara Palma Ramón       Guérison de la mémoire des martyrs du Salvador. Le cas de Mgr Romero                            201-207 
Adams Appolinaire K. Y.             Liturgie africaine : épousailles entre corps ecclésial et corps culturel ?                                  291-298 
Altenhofen Miriam                       Réflexion sur la situation mondiale et son impact sur VIVAT International et sa mission      469-474 
Arif Dipa                                       Entre patriotisme et prophétie. L’Église indonésienne  
                                                      et la crise de conscience en Papouasie et au-delà                                                                  274-277 
Berton Christian                          La visibilité de l’Église dans le Nouveau Testament                                                                  411-424 
Beylouneh Clotilde                     Guérir les victimes des abus sexuels à partir des récits de vie                                                 173-180 
Blanchon Laure                          Église, corps du Christ : implications pastorales ?                            299-305 
Bassène Jeannette                    Mgr Aloyse Kobès, un rêve missionnaire pour le Sénégal                                                   79-83 
Boisgelin Marie Madeleine (de)  « Je suis la mission » : la nouvelle approche du pape François                                             121-124 
CERAO                                    Pour une Église synodale et autonome au service de la justice et de la paix 
                                                  en Afrique de l’Ouest. Message et résolutions de la Ve assemblée plénière des CERAO       370-378 
Cholvy Brigitte                         Approches de la « mission » du pape François : entre enracinement et originalités                  135-144 
Cochand Nicolas                    « Nicée 2025 : dire la foi aujourd’hui »                                                                                            483-487 
Cornuel Pascale                     Le rêve missionnaire d’Anne-Marie Javouhey            63-74 
Derroitte Henri                        Visibilité et présence de l’Église en Europe. Réfléchir à partir de la ruralité                                 439-448 
Diouf Louis Samba                En service missionnaire dans le diocèse de Nanterre                                                                     95-100 
Drouin Gilles                           L’église, épiphanie du Mystère ?                                                                                                     434-438 
Duriez Christian                      Voir l’invisible               323-325 
Duteil Armel                            Nourrir son rêve missionnaire                                                                                                          101-107 
Essoh Adrien Gnamba          La paroisse africaine entre ruralité et urbanité. Identité et spécificités 
                                                  dans une approche théologique et sociale                                 326-332 
Frécon Étienne                        Les rêves missionnaires pour Taïwan                                                                                             51-55 
Gué Xavier                             Quel rêve missionnaire pour le monde d’aujourd’hui ? Le cas de l’Église de France                    43-50 
Houndakenou Luc                 « Déchiffrer le projet historique de Dieu pour l’humanité ». In memoriam Claude Geffré           488-494 
Kucharski Wojciech                Guérison des mémoires. Message de réconciliation des évêques polonais 
                                                  aux évêques allemands                                                                                                                  181-189 
Legrand Lucien      Chemin de mission                                                                                                                          149-155 
L’hour Jean                             Notre avenir à la lumière des Écritures                                                                                           165-172 
López Carlos                          Le rêve missionnaire d’une Église des pauvres du martyr Rutilio Grande                                      75-78 
LIU Qiuchi                         L’art entre écriture, effacement et rituel. Mémoire blessée et réconciliation 

dans la Chine contemporaine         190-200 
Marin Catherine                     L’histoire des missions au lointain, une ressource pour penser la mission universelle 
et Gilles Berceville                 des Églises aujourd’hui                                                                                                                     361-369 
                                                Hier et aujourd’hui, le discernement des vocations missionnaires                                                111-120 
Mbombo Clémentine             La pastorale familiale chez le Musey du Tchad                                                                              405-410 
Miailhe Henri                          Faire connaître l’amour de Dieu sur l’île de Noirmoutier en 2026                                                 391-400 
Mpassi C. S. Alphée             Au-delà du biblique et du théologique : saint Paul en philosophie politique contemporaine        215-222 
Morin Éliane                          Comment j’ai reçu l’encyclique Dilexit nos du pape François        278-282 
Mulait Mecky                         Église de Papouasie occidentale. Entre espoir et occupation indonésienne                       7-13 
Mushipu Mbombo Dieudonné   Les chantiers de la mission pour le nouveau pape Léon XIV                                                 263-269 
Ngom Dibocor Philippe        La diplomatie religieuse : enjeux épistémologiques et défis sociétaux                                          495-502 
Ntolo Clémentine Florence  L’Église camerounaise face au phénomène de la débaptisation                                                       14-17 
Okeke Jude                          Santé du corps. Des plantes : le recours à la médecine traditionnelle                                           282-290 
Oraza Alfred                         La mission universelle de l’Église. Mon expérience de missionnaire oblat en Alsace                   401-404 
Ovah Madeleine                   Synode sur la synodalité : bilan et perspectives du diocèse d’Ébolowa, 
                                               au sud-Cameroun                                                                                                                              248-250 

Auteur                Titre      vol. p. 



394 

Pasala Vijayabhkar         
Pastore Emanuelle                                           
Penhoat François (du)                           
Petit Jean-François 
Piémont Étienne 
Robert Marie-Hélène                              
Riouffrait Pierre                            
Routhier Gilles                                 
Rossignol Fréderic  
Santedi Kinkupu Léonard 
Scribano Adrián 
Schelegel Jean-Louis 

Poursuivre mon rêve missionnaire                                                                                           
Rêves et projets missionnaires à la lumière des Saintes Écritures                                  
De l’expérience de vie missionnaire au regard sur la mission                           
L’imagination comme facteur de dynamisme pour la transformation des Églises 
Les chrétiens d’Orient, que deviennent-ils ? 
« Témoigner de la lumière, de partout et pour tous »                           
Le parcours des Communautés ecclésiales de base de l’Équateur                   
Bilan du concile Vatican II en Amérique 
Chrétiens vietnamiens, le levain dans la pâte 
Vatican II, un souffle nouveau pour les Églises d’Afrique 
Corps et sociétés en Amérique latine                                                                                      
La mission en question(s) ? 

         108-110 
             19-31 
             85-94 
             32-42 
         270-273 
         475-487 
         458-468 
         229-233 
         449-457 
         341-360 
         315-322 
         234-244 

Silber Stefan 
 
Sixt-Gateuille Claire                             
Seveni Pascal                                
Souiki Abdessalem 
Tauchner Christian 

Un pouvoir unique et tout-puissant ? Approche de la colonialité du Credo 
de Nicée                
Martin Luther et le rêve d’une Église autre 
Des sacrifices de paix pour créer le lien mémoriel au Rwanda 
Le corps : point de vue d’un musulman 
Témoigner de la Lumière dans le monde entier et pour tous les peuples :  
150 ans de fondation de la Société du Verbe Divin                                                              

          
        154-164 
            56-62 
        208-214 
        306-314 
        
        245-247 

Wilfred Felix 
Wilson Vallery  

La graine du concile Vatican II : floraison sur le paysage asiatique 
La visibilité de l’Église chez les Pères de l’Église  

        223-228 
        425-448 
        
         
        
 

  
 

 

 
À toutes les lectrices et tous les lecteurs, l’association 

et la rédaction de la revue Spiritus souhaitent une bonne 
et heureuse fête de Noël 2025 et leur adressent 

leurs meilleurs vœux pour l’année 2026 

 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Achevé d’imprimer par Corlet - 14110 Condé-en-Normandie 
N° d’imprimeur : DI2511.0003 - dépôt légal : novembre 2025 - imprimé en France 

Commission paritaire des publications de presse : Certificat n° 1025 G 83668 




